
 
 בלבבי משבן אבנה
 השיעורים של הרב זמינים ב”קול הלשון
USA 605-313-6660 | ישראל 073.295.1245

 שובבי”ם 
תיקון

 מושך 
בערלתו

בס”ד



נשמח לקבל הערות 

והארות, וכן תוספות קצרות 

על הקונטרס, על מנת לתקן 

ולהוסיף במהדורה הבאה 

בע"ה.

כמו כן, המעוניין לסייע 

להגיה את הקונטרס כל 

שבוע לפני צאתו, יפנה 

למערכת.

© כל הזכויות שמורות

־מידי שבוע יוצא לאור קונט

רס 'אאלפך חכמה',

 שכל שבוע עוסק בתיבה אחרת.

־המעוניין להצטרף לרשימת הת

 פוצה )דרך המייל/פקס( 

ישלח בקשה במייל

bilvavi231@gmail.com

מדרכי הקדושה עדיף לשלוח 

 בקשה דרך הפקס 

03-5480529

 להאזנה לשיעור 
 בקול הלשון

073-295-1245 ישראל
USA 605-313-6660

 ומקישים: כוכבית ]*[ 

 סולמית ]#[ -< 

 >- ]1132496[  

סולמית ]#[

ללקיחת חלק בהוצאות 
הגדולות של הדפסת 

הספרים לזיכוי הרבים, ניתן 
 לצור קשר עם מערכת 

 'בלבבי משכן אבנה'
 טלפון: 052.763.8588

 פקס: 03-5480529
 ת.ד. 34192 ירושלים 9134100

bilvavi231@gmail.com



תוכן

א כמה מדיני המושך בערלתו�

א מילה ופריעה�

א ה’ ערלות�

א ערלת האזן�

ב ערלת הפה�

ב ערלת הגוים�

ב ערלת הלב�

ב התקשרות בפה�

ג הולדה בפה�

ג התקשרות ביסוד ופגם התאוה�

ג פגם ההמתנה ופגם החיבור�

ד פגם דהסתרת הפנימיות�

ד המתנה כהבדלה לאפוקי מלבוד�

ד למה ממתינין ליום השמיני לימול�

ד ג’ וי”ג שנות ערלה באדם�

ה ערלה בחו”ל�

ה ערלה היא הפקעת תכלית הבריאה�

ה הבן מגלה גם את אביו שבשמים�

ו ערלה בפלפלי כי טעם עצו פריו שוה�

ו ערלה באב�

ו מושך בערלתו שהלך אחר עצת הנחש�

ו מגרה יצה”ר בנפשיה�

ז מהלכי העבודה �

ז שלילת עבודה ע”פ סדר זמנים�

ז חכם ומבין מדעתו�



שובבי”ם תיקון מושך בערלתושובבי”ם תיקון מושך בערלתו



 א 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון מושך בערלתושובבי”ם תיקון מושך בערלתו

כמה מדיני המושך בערלתו

	 אבל בסוגיה שם משמע דמיירי או שנמשכה מעצמה ]אם ישנה כזאת מציאות[, או שמשכום עכו”ם באונס. אמנם לא מפורש שהצריכו רבנן מילה למי שעשה זאת לעצמו. אמנם 
א

מסתבר שאם רצה לעשות תשובה, יורו לו לחזור ולימול.

	 לא מפורש בירושלמי וברמב”ם מה דינו של מי שלא מל כי אינו רוצה ליראות כיהודי, ולפי הברטנורא לא שנא.
ב

	 עי’ מאמרים באגדתא על סדר הש”ס, מאמר ט’ וי’.
ג

במאמר זה נעסוק בסוגיה של הפגם דמושך בערלתו. הנה מקור 
“רבי  ב’(,  ל”ח  )סנהדרין  בגמרא  מפורש  בערלתו  מושך  של  החטא 

יצחק אמר ]אדם הראשון[ מושך בערלתו היה וכו’”. והמהרש”א על 

אתר כותב שלא מצינו שנצטווה בברית מילה, אלא שנולד מהול 

רס”א(,  רמז  פ”א  ירמיה  יל”ש  ט”ז,  רמז  פ”א  )יל”ש  כדאיתא במדרש 

ואח”כ משך בערלתו. ואם נלמד את דבריו כפשוטם, משמע שהיה 

אולם  משך,  הוא  ואותה  מהול,  לכל  כמו  ערלה  שארית  לאדה”ר 

סוגיות  שתי  שישנן  הרי  בזה.  יותר  עמוקה  בחינה  יתבאר  להלן 

הערלה  ואצלו  בערלתו  ומשך  מהול  שנולד  במי  בערלתו,  במושך 

וחזר  בערלתו  ומשך  ונמול  מהול  נולד  שלא  ובמי  חדשה,  היא 

לכפי שהיה מעיקרא. והנה הגמרא )יבמות ע”ב א’( מביאה שלדינא 

המשוך צריך מילה מדרבנן ולא מדאורייתא. ומשוך היינו שנמשכה 

ערלתוא. והנה מצינו במשנה באבות )פ”ג מי”א( שהמפר בריתו של 

אברהם אבינו אין לו חלק לעוה”ב. והברטנורא מפרש היינו שלא 

מל או שמשך בערלתו לאחר שמל. ובירושלמי )פאה פ”א ה”א דף ה’ 

א’( מפרש שהמפיר ברית היינו מושך בערלתו, וכן פסק הרמב”ם 
)הל’ תשובה פ”ג ה”ו(ב.

מילה ופריעה
בהקדם  נתבונן  בערלתו,  במושך  לדון  שנמשיך  קודם  והנה 
ענינים,  זו מתחלקת לכמה  סוגיה  והנה  בסוגיה של ערלה עצמה. 

ידועה היא כמובן זאת שעל  ונדון בהם אחד אחד. הערלה היותר 

שהראשון  המילה,  של  המצוה  ישנה  אליה  וביחס  הברית.  אבר 

שהוא  במילה  שני  דין  וישנו  אבינו.  אברהם  היה  בה  שנצטווה 

פריעה, אמנם אברהם לא נצטווה על כך )יבמות ע”א ב’(, אלא היא 

ד”ה  יבמות שם  )תוס’  ויהושע אסמכיה אקרא  הלכה למשה מסיני, 

לא(, ומזמנו היא נוהגת למעשה. אבל במדבר לא פרעו, ואם מלו עי’ 
בתוס’ )שם ד”ה מאי קמא(.

ה’ ערלות
והנה מובא בתקוני הזוהר )תיקון ל”ז דף ע”ח א’, ועי’ בפרדס רמונים 
ש”כ פ”ז(, שישנם ג’ קליפות בערלה, כנגד ג’ קליפות שבאגוז. ואולי 
הם מקבילים למילה פריעה והטפת דם )עי’ בתק”ז שם(, וצ”ע. עכ”פ 

בכל ערלה רגילה, ישנו הדין דאורייתא שהוא הברית מילה, להסיר 

את שלשת חלקי הערלה. זהו א”כ דין ערלת היסוד באדם. אמנם 

איתא במדרש )ב”ר מ”ו ה’( שישנן ד’ ערלות באדם. “ד’ ערלות הן. 

נאמרה ערלה באוזן - הנה ערלה אזנם. ונאמרה ערלה בפה - הן אני 

ערל שפתים. ונאמר ערלה בלב - וכל בית ישראל ערלי לב. ונאמר 

ערלה בגוף - וערל זכר, ונאמר לו התהלך לפני והיה תמים”. הרי 

חמישית,  ערלה  מוסיף  פט”ז(  לך  )לך  ובתנחומא  באדם.  ערלות  ד’ 

ערלות,  ה’  של  הבחנה  לבדו  באילן  ישנה  ובעומק,  באילן.  דהיינו 

כנגד  שנים  ג’  היא  האילן  ערלת  בד”כ,  דהרי  השנים.  מצד  דהיינו 

הג’ ערלות שביסוד האדם, והשנה הרביעית היא נטע רבעי. אמנם 

הגמרא בר”ה )י’ א’( דורשת שפעמים גם השנה הרביעית היא שנת 

ערלה ואז השנה החמישית היא שנת הנטע רבעי. דהיינו הפירות 

שחנטו לאחר ר”ה דשנה רביעית וקודם ט”ו בשבט חל עליהם דין 

ערלה, ואלו שחנטו בשנה החמישית לאחר ר”ה וקודם ט”ו בשבט 

הבחנות  ד’  ואלו  ערלה,  שנים  ד’  מצינו  כבר  א”כ  רבעי.  נטע  הם 

והוא  ד”ה  א’  ל”ח  )קידושין  בתוס’  עי’  כן,  על  ויתר  באילן.  בערלה 

קמא(, שלפי ר”ת גם נטע רבעי הוא בעצם דין ערלה, רק שיש היתר 
לאיסורו ע”י פדיון. א”כ כאשר נטע רבעי הוא בשנה החמישית, הרי 

שבעצם מצינו ה’ שנות ערלה באילן, והן ה’ הבחנות ערלה באילן. 

ערלת האזן
עתה בחמשת בחינות הערלה הנ”ל. הערלה הראשונה  נתבונן 
ו’  )ירמיה  יוכלו להקשיב”  ולא  זו של האזן, “הנה ערלה אזנם  היא 

י’(. וענין השמיעה מבואר בחז”ל בגמרא )ב”ב י”ג ב’(, “לא שמיעא 
“אף  ב’(  ג’  )חגיגה  בחז”ל  מצינו  ועוד  לי”.  סבירא  לא  כלומר  לי 

ענין  לב מבין לשמוע”. א”כ  לך  וקנה  אזניך כאפרכסת  אתה עשה 

ועי’  השמיעה הוא הנכונות לקבל את הדברים, להיות כלי מקבל. 

אחיו(, שכותב שתרגום שמע הוא  וישמעו  ד”ה  כ”ז  ל”ז  )וישב  רש”י 

קבל. וממילא הערלה של האזן, היא האי נכונות לשמוע ולקבל את 

הדברים. הערלה מפקעת מהאדם את כח השמיעה, את כח המקבל 

שבו. ואמנם רש”י בכמה וכמה מקומות )למשל וארא ו’ י”ב, חבקוק ב’ 

ט”ז( מפרש ערלה כאטימות. לענין האזן הרי זה כאילו ישנו קרום 
האוטם את האוזן שלא יוכל לשמוע. וכן בלב, כדלקמןג.



 ב 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון מושך בערלתושובבי”ם תיקון מושך בערלתו

ערלת הפה
הערלה השניה, שנאמרה על משה רבינו, “הן אני ערל שפתיים 
ולמרות  י”ב(.  פסוק  ועי”ש  ל’,  ו’  )וארא  פרעה”  אלי  ישמע  ואיך 

הכוונה  בעצם  פה,  ערלת  כללית  בלשון  זאת  מכנה  שהמדרש 

בפרטות לערלת שפתיים. והנה שפתיים הוא נקודת החיבור בחלק 

פיהו”  “ישקני מנשיקות  העליון של קומת האדם, מקום הנשיקה, 

ב’(. וערלת השפתיים פירושה חסרון בנקודת החיבור,  א’  )שה”ש 
האי יכולת להתחבר לזולת. כלומר החסרון אינו מצד ערלות האזן 

של הצד האמור לקבל, אלא מצד ערלות השפתיים של הצד האמור 

להשפיע. משל פשוט לזה הוא כאשר כל צד מדבר בשפה שונה, 

לאחר  ההפלגה  בדור  כמו  זה,  את  זה  להבין  יכולים  אינם  וממילא 

שבלל ה’ את שפתם. ולכן מחד שפתי הפה ומאידך שפה במובן של 

וערלות  חיבור,  הוא  ענינים  כי  שורש,  אותו  להם  יש  דיבור,  לשון 

השפתיים הוא ענין אי חיבור. אמנם משה רבינו כוחו הוא כח הדעת 

)עי’ ביאור הגר”א לספרא דצניעותא פ”א על הדיבור ומלכין קדמאין מיתו(, 
)זוח”ב  )בראשית ד’ א’(, והדעת גניז בפומא  ודעת הוא כח החיבור 

קכ”ג א’(, וא”כ כח החיבור נמצא בפה. אבל כל זה אחר שנרפא משה 
במתן תורה )דב”ר א’ א’, פרי הארץ פר’ וארא(, אבל קודם לכן היה 

משה רבינו ערל שפתיים. כלומר היתה לו ערלה שמנעה את נקודת 

י”ב  )בהעלותך  החיבור, את ההתקשרות של “פה אל פה אדבר בו” 

ח’(, את כח הנשיקה. 

ערלת הגוים
הערלה השלישית היא ערלת הלב. “כל הגוים ערלים וכל בית 
“קונם  ב’(  )ל”א  בנדרים  ואיתא  כ”ה(.  ט’  )ירמיה  לב”  ישראל ערלי 

 ... עכו”ם  במולי  ואסור  ישראל  בערלי  מותר  לערלים,  נהנה  שאני 

שאין הערלה קרויה אלא לשם עכו”ם, שנאמר כי כל הגוים ערלים 

לישראל,  גם  מיוחס  הלב  ערלות  א”כ  לב”.  ערלי  ישראל  בית  וכל 

אבל ערלות סתם מיוחסת דוקא לגוים. כלומר גוי מצד עצם היותו 

כערל.  אותו  מגדיר  כגוי  שלו  ההיות  עצם  דהיינו,  ערל,  נקרא  גוי 

א’( מובא שאברהם אבינו מוציא מגיהנם את  )י”ט  והנה בעירובין 

החייבים, מלבד הבא על בת עכו”ם, “דמשכה ערלתו ולא מבשקר 

ליה”, ורש”י מפרש שאינו מכירו שהוא יהודי כי נראה כאינו נימול, 

ב’  נ”ח  ב”מ  תוס’  )עי’  זו  ורבו הקושיות בסוגיא  ולכן אינו מוציאו. 

ד”ה חוץ, ועי’ ב”ח אבה”ע סי’ ט”ז(. ולעניננו, ברור שעצם הביאה על 
בת נכר אינה גורמת להמשכת הערלה, אלא צריך לפרש זאת בדרך 

הפנימיות, שעצם החיבור לבת נכר גורמת לכך שנדבק בבועל כח 

הערלות שבגוים.

ערלת הלב
ובין  כנ”ל  בין בישראל  זה שייך  גופא לענין ערלות הלב,  והנה 
ז’ וט’(, ועומק נקודת הערלות שבלב, הוא  )עי’ יחזקאל מ”ד  בגוים 

רצונות  לאדם  שישנם  כלומר  הבורא,  רצון  את  לעשות  רצון  האי 

)עי’  לבבו  ערלת  את  למול  האדם  על  ולכן  הבורא.  כרצון  שאינם 

עקב י’ ט”ז(, ולעתיד לבוא יסיר השי”ת את לב האבן מבשרנו ויתן 
לנו לב בשר )עי’ יחזקאל ל”ו כ”ו(, ולב האבן הוא לכאורה לב אטום, 

לב ערל. ואז נזכה לרצות לעשות את רצון קוננו. אמנם גם בערלת 

הלב  לערלת  בישראל  הלב  ערלת  דמי  ולא  מדריגות,  ישנן  הלב 

בעכו”ם. בישראל רצונו האמיתי הוא לעשות את רצון קונו, משא”כ 

“כופין אותו עד שיאמר רוצה  ולכן דוקא בישראל נאמר  בעכו”ם. 

אני” )ר”ה ו’ א’(, ולא בעכו”ם. דמבאר הרמב”ם )רמב”ם גירושין פ”ב 

ה”כ( שמי שרוצה לעשות עבירה או לבטל מצוה, כגון שאינו מציית 
זה  ואין  תקפו,  הרע  שיצרו  אומרים  אזי  לאשתו,  גט  לתת  לב”ד 

רצונו האמיתי, ולכן מכין אותו להתיש את יצרו, ואז רצונו האמיתי 

ישלוט, לשמוע בקול הב”ד לגרש את אשתו. אבל בעכו”ם אין כזה 

דין. כלומר בישראל אומרים שיש לו אטימות וכסוי על לבו, וצריך 

להסירה, אבל בעכו”ם אומרים שעצם הלב הוא ערל, אטום בעצם, 

וא”א לגלות בלבו את רצונו ית’. ומחמת שלא קיימת בלב העכו”ם 

נקראת  העכו”ם  מדרגת  לכן  רצונך,  לעשות  רצוננו  של  הבחינה 

רצון  את  לעשות  היא  הנשמה  תשוקת  בישראל  משא”כ  ערלה. 

בוראה, וערלת הלב היא ההסתרה המעלימה את תשוקת הנשמה. 

התקשרות בפה
ועל  היסוד,  אבר  על  היא  הזכרנוה,  שכבר  הרביעית  הערלה 
א’(,  )ק”ח  בשבת  הגמרא  והנה  מילה.  בברית  נצטווינו  הסרתה 

מאילן,  דילפינן  ועונה  היסוד,  באבר  שהיא  למילה  מנין  שואלת 

מה באילן הערלה מתייחסת לפירות, גם באדם הערלה מתייחסת 

מצורף  היסוד  באבר  והנה  ההולדה.  לאבר  דהיינו  האדם,  לפירות 

ענין ההתחברות וענין ההולדה, וצריך להבין את עומק הענין. ויש 

לדעת שענין ההתחברות וההתקשרות מצינו באדם בשני מקומות, 

ההתקשרות  מדרגת  החטא  וקודם  היסוד.  ובחינת  הפה  בבחינת 

היתה בבחינת הפה, ולאחר החטא היתה נפילה להתקשרות בבחינת 

אבר היסוד. לכן אדם הראשון כפי שהזכרנו לעיל, נוצר מהול, ולא 

היתה לו ערלה באבר היסוד. אלא הערלה התחילה בנקודת החטא, 

כי  וזו היתה ערלת שפתיים.  חוה,  כאשר התחיל הנחש לדבר עם 

הערלה היא בעצם הנחש )תק”ז תיקון ל”ז דף ע”ח ב’(. ולכן נהגינן 

לאחר הברית מילה לטמון את הערלה בעפר, כביכול מצא מין את 



 ג 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון מושך בערלתושובבי”ם תיקון מושך בערלתו

מינו, שהנחש הרי נענש להיות בבחינת עפר, “על גחונך תלך, ועפר 

החטא,  קודם  בעומק  א”כ  י”ד(.  ג’  )בראשית  חייך”  ימי  כל  תאכל 

	 צ”ע כיצד נולדו קין והבל, האם מזווג דפה או מזווג דיסוד. ואם מזווג דיסוד, האם קודם החטא או לאחר החטא. והאם קין נולד מביאת אדם על חוה או מביאת הנחש על חוה. 
ד

עי’ רש”י בראשית )ד’ א’(, ועי’ בתרגום יונתן שם, ועי’ היטב בב”ר )כ”ב ב’( שלכאורה מרומזות שם כמה שיטות סותרות, ועי’ סנהדרין )ל”ח ב’ ובתוס’ שם(, ועי’ זוהר )בראשית ל”ו ב’(. 

עכ”פ בפנים הלכנו במהלך שעיקר כח התאוה קודם החטא היה בפה ולאחר החטא ביסוד, אבל היה גם כח תאוה מישני קודם החטא ביסוד ואחר החטא בפה. וא”כ אפשר לומר 

שבין אם נולדו קודם החטא או אחר החטא, מ”מ נולדו מזווג היסוד, וכך מסתבר.

	 אולי הקושיה היא מצד שהוא אוכל עפר, וא”כ מזון הרי לא חסר לו. א”נ שהוא הורגן אבל אינו אוכלן.
ה

נקודת ההתקשרות היתה בבחינת הפה. 

הולדה בפה
וכן בחינת ההולדה היתה ג”כ בבחינת הפהד. ענין הולדה דבחינת 
פה מצינו לדוגמא בב”ב )ג’ ב’( דנתנו עצה להורדוס להרוס את בית 

המקדש הישן קודם שבנו את החדש, ולמרות שהדבר אסור מחשש 

שמא לא יבואו לבנות את החדש, מ”מ “מלכותא שאני דלא הדרא 

ביה, דאמר שמואל אי אמר מלכותא עקרנא טורי, עקר טורי ולא 

יאמר  ומי  שלטון  מלך  “דבר  ד’(  )ח’  בקהלת  איתא  וכן  ביה”.  הדר 

הולדה  נקרא  לפועל  דברים  שמוציא  דיבור  א”כ  תעשה”.  מה  לו 

נעשו”  שמים  ה’  “בדבר  העולם  בבריאת  הוא  לזה  והשורש  בפה. 

)תהלים ל”ג ו’(. הרי שכוח ההולדה כביכול נתחדש בכוח הפה, בכוח 
הדיבור. א”כ ישנו כח של התחברות וזווג בדיבור )עי’ כתובות ט”ז א’ 

מאי מדברת נבעלת, ועי’ פירוש הגר”א לספר יצירה פ”א מ”א בסוף האופן 
וכן ישנו כח של הולדה בפה. אבל  בדבריו(,  ובעוד מקומות  השלישי, 

כאמור לאחר החטא היתה נפילה ממדרגה זו, וירד כח ההתקשרות 

של  התאוה  עיקר  האידנא  ולכן  היסוד.  לאבר  בעיקר  וההולדה 

של  התאוה  עיקר  החטא  שקודם  בעוד  היסוד,  באבר  היא  האדם 

האדם היתה באבר הפה. וידוע מדרש חז”ל )תענית ח’ א’( על הפסוק 

)קהלת י’ י”א( “ואין יתרון לבעל הלשון”, שלעתיד לבא עתידין כל 
החיות להתקבץ אצל הנחש ושואלין אותו מה הנאה יש לך שאתה 

לבעל  יתרון  “ואין  היא  הנחש  ותשובת  והורגןה.  אדם  בני  נושך 

של  תשוקה  לנחש,  לו,  שיש  לומר  שכוונתו  לפרש  ואפשר  לשון”. 

וזה  נושך,  הוא  כך  ומתוקף  כך בא חטאו,  ומתוקף  נקודת הדיבור, 

זה כפירוש רש”י[. ולכן  פירוש  ]ואין  יתרונו שהוא משתמש בלשונו 

חטא לשון הרע הוא כנגד כולם, כי הוא שורש החטא הקדמון.

התקשרות ביסוד ופגם התאוה
ח”ג  )מו”נ  הרמב”ם  דברי  ידועים  ביסוד,  התקשרות  לענין 
ההנאה  את  וממעיטה  הקישוי  כח  את  מחלישה  שהמילה  פמ”ט(, 
מביאת  תענוג  פחות  יש  לאשה  שגם  שם  הרמב”ם  ומוסיף  לאיש. 

נימול, ומקורו במדרש )ב”ר פ’ י”א( “הנבעלת לערל קשה לפרוש”. 

שם  ביאר  ועפ”ז  נ”א(,  אות  בליקוטים  )מנהגים,  המהרי”ל  כתב  וכן 

שישראל הבא על בת נכר ומרגיש שהיא נהנית ממנו פחות מערל, 

משתדל לדמות עצמו כערל ולכן נחשב למשכה ערלתו ולכן עונשו 

שאין א”א מוציאו מגיהנם. הרי שהערלה מוסיפה תענוג הן לדוכרא 

והן לנוקבא. א”כ עיקר ההבחנה בערלה היא התאוה. וכבר הזכרנו 

הנחש  שנתאווה  בכך  היה  הקדמון  החטא  ששורש  קודם  במאמר 

לחוה )ב”ר י”ח ו’(. ולכן הערלה היא בבחינת נחש, כנ”ל. וכן קראוֹ 

משה ליצר הרע ערל )סוכה נ”ב א’(. אלא שמעיקרא עיקר התאוה 

כנ”ל היה בדיבור, ולאחמ”כ נפל לאבר היסוד. 

פגם ההמתנה ופגם החיבור
הבחנה נוספת בכח היסוד מצינו במדרש )ב”ר כ”א ז’( “מי יגלה 
אחת,  שעה  אפי’  בצווי  לעמוד  יכולת  שלא  אדה”ר  מעיניך  עפר 

אינו  הק”ו  לכאורה  בהקדם,  שנים”.  ג’  לערלה  ממתינין  בניך  והרי 

מובן, שהרי אדה”ר לא היה היתר לאיסורו, משא”כ לערלת האילן 

יש היתר לאיסורה לאחר ג’ שנים, וידוע שכאשר הפת בסלו יותר 

)על  חיים  מים  הבאר  לדעת  ויתורץ  ב’(.  י”ח  )יומא  להתאפק  קל 

)על  ט’(, בשם השפתי כהן על התורה  ב’  בראשית  ה’  ויצמח  הפסוק 
ה’(,  ד’  )דב”ר  א’(, ע”פ המדרש  ג’  היה ערום בראשית  והנחש  הפסוק 
שהאיסור לאכול מעץ הדעת היה רק עד השבת, ואם היה ממתין 

ערלת  את  חז”ל  מדהשוו  עכ”פ  באכילתו.  מותר  היה  השבת  עד 

בחטא,  הערלה  לבחינת  שהתייחסו  ע”כ  עצה”ד,  לחטא  האילן 

שהיא בחינת התאוה. וא”כ עולה מכאן הבחנה נוספת בכח התאוה, 

שהיא גורמת לכך שא”א להמתין. הרי שמלבד ההבחנה של עצם 

כח התאוה בבחינת הערלה, ישנה הבחנה נוספת בבחינת הערלה, 

הוא  הערלה,  כח  שיוצר  שלישי  ופגם  ההמתנה.  בכח  הפגם  שהיא 

מבחינת האטימות והסתימות שבו, שלכן הוא פוגם בחיבור הגמור 

מכח  ההתגלות,  מכוח  בא  הגמור  דהחיבור  לנוקבא.  הדוכרא  בין 

בגלל  הערלה,  בגלל  ומטונף  פגום  החיבור  כאשר  אבל  הפריעה. 

הדבר  ועומק  לאשה.  האיש  בין  בהתקשרות  חסר  אזי  האטימות, 

הערלים,  לעכו”ם  גמורה,  התקשרות  גמורה,  אישות  שאין  הוא, 

משא”כ בישראל הנמולים שייכת התקשרות גמורה בין איש לאשה. 

כל זה מחמת שמדרגת העכו”ם הוא בבחינה של ערלה בעצם, כנ”ל. 



 ד 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון מושך בערלתושובבי”ם תיקון מושך בערלתו

פגם דהסתרת הפנימיות

	 ונראה ששבע שנות עבודת יעקב ברחל שהיו בעיניו כימים אחדים, נחשבת ללבוד ולא כהמתנה, וצ”ע. אמנם ישנם כמה שיעורי המתנה, בערלה - לשנה הרביעית. באדה”ר - 
ו

לשביעי, לשבת. במילה - ליום השמיני.

הנה הזכרנו לעיל את הערלה החמישית שהיא באילן )מהתנחומא 
במצות  שהערלה  א’(  ק”ח  )שבת  בגמרא  למדנו  וממנו  לך(,  בלך 
המילה היא ערלת היסוד, מצד ההיקש של עושה פרי לעושה פרי. 

והנה באילן ענין הערלה הוא לאסור את הפירות, “שלש שנים יהיה 

לכם ערלים, לא יאכל” )קדושים י”ט כ”ג(. הרי שהערלה מצד האילן 

הוא החסרון בהתגלות. דהרי כל דבר מתגלה ע”י פירותיו. כדאיתא 

בגמרא )סוכה נ”ו ב’( “שותא דינוקא בשוקא או דאבוה או דאימיה”. 

הרי שהבנים, שהם מגיעים מהטיפה שבמחשבת האב, מגלים את 

מה שנעלם בפנימיות האב. דהרי שבעה דברים מכוסים מבני אדם 

)ב”ר ס”ה י”ב(, ואחד מהם שאין אדם יודע מה בלבו של חבירו. אבל 

כאשר נולד בן מהטיפה שבמח האב, הרי שהבן מגלה את המחשבה 

הפנימית שבאב. הרי שכח ההולדה, כח הפירות, הוא כח ההתגלות 

את  מונעת  האטימות,  הערלה,  ובחינת  הנעלמת.  הפנימיות  של 

התגלות הפנימיות בפירות הנולדים. הרי שמהבחנת ערלת פירות 

פגמים.  ד’  ישנם  ולסיכום  הערלה.  בכח  רביעי  פגם  מצינו  האילן 

היכולת  דחוסר  הפגם  הוא  השני  התאווה,  כח  עצם  הוא  הראשון 

להמתין, השלישי הוא הפגם של חסרון בחיבור, והרביעי הוא פגם 

ההפקעה של התגלות הפנימיות ע”י ההולדה.

המתנה כהבדלה לאפוקי מלבוד
והנה מצד הפגם  ד’ הפגמים הנ”ל.  עתה בתיקונים של  נתבונן 
של כח התאוה, הרי המילה ממעטת את כח התאוה, לדעת הרמב”ם 

שכנגדה  הרי  להמתין,  היכולת  דחוסר  בערלה  הפגם  ומצד  הנ”ל. 

ועי’  השמיני.  יום  קודם  לימול  דאסור  המתנה,  דין  במילה  ישנה 

ביבמות )ע”א א’( שנחלקו אי ערלות שלא בזמנה הוי ערלות. ועי’ 

דהיינו  ערלות,  הוי  דלא  שפסק  ה”ז(,  פי”א  תרומות  )הל’  ברמב”ם 

שהנולד - כל שבעה אינו חשוב ערל. ועי’ ביו”ד )רס”ב א’ ברמ”א( 

שאם נימול תוך שמונה וביום - יצא, והש”ך שם )סק”ב( חולק עליו 

דצריך להטיף דם ברית. ועי’ בשאגת אריה )סימנים נ”ב-נ”ד( שמסיק 

שמילה קודם זמנה לא עשה כלום. משמע שלפי חלק מהשיטות 

משמע  מילה.  מצות  חלה  ואז  השמיני,  ביום  חל  ערלה  דין  עכ”פ, 

שבלא המתנה אין דין ערלה כלל ואין חלות מצות מילה. וא”כ עצם 

דחוסר  לפגם  תיקון  הוא  וא”כ  למצוה.  תימצי  היכי  היא  ההמתנה 

להמתנה,  מינימלי  שיעור  להיות  צריך  אמנם  להמתין.  היכולת 

שנים  “שלש  דייקא  נאמר  בעץ  ולכן  כהמתנה.  נחשב  אינו  דאל”כ 

התורה  שקבעה  כשיעור  המתנה  כי  יאכל”,  לא  ערלים,  לכם  יהיה 

)המהר”ל  נחשב להבדלה מדבר לדבר, ובפחות מזה נחשב לחיבור 

ששלשה  הוא  לזה  והמשל  נ”ז(.  עמ’  חדש  אור  כגון  מקומות,  בכמה 
א’(. א”כ המתנה  צ”ז  )שבת  אינו כלבוד ופחות משלושה הוי לבוד 

כשיעור מלמדת שהדבר שאני ממתין לו אינו כאןו. ע”כ בארנו ענין 

ההמתנה ליום השמיני למילה מצד תיקון לפגם דאי המתנת אדה”ר 

לשבת.

למה ממתינין ליום השמיני לימול
טעם נוסף מובא בחז”ל )דב”ר ו’ א’( למה תינוק נימול לשמונה 
כחו”.  בו  שיהא  עד  לו  להמתין  עליו  רחמים  הקב”ה  “שנתן  ימים, 

כדי  השמיני  ליום  שממתינין  כתוב  י’(  כ”ז  )ויק”ר  אחר  ובמדרש 

שתעבור עליו שבת. ובשני המדרשים משוים תינוק הנולד לבהמה 

הנולדת לענין המתנה ליום השמיני, זה למילה וזה לקרבן. ונראה 

שגם במדרש השני, ענין שבת הוא שבוע, כדמצינו בפסוק “שבע 

בשבת  “פעמים  דכתובות  קמא  ובמשנה  ט”ו(,  כ”ג  )אמור  שבתות” 

היסוד  אבר  שכח  הוא  ההמתנה  ענין  וא”כ  בעיירות”.  ב”ד  יושבים 

מתחזק דיו רק לאחר שבוע. ועומק הדבר מדוע שיעור שבוע נותן 

כח לעמוד במילה, הוא כי שבוע הוא מלשון שׂבֵעַ. ועל אבר היסוד 

ואין  שבע”.  מרעיבו  רעב  “משביעו  ב’(  נ”ב  )סוכה  בגמרא  כתוב 

הפירוש שצריך לפרוש לגמרי, דהרי אפילו לזקנתו מצוה על האדם 

)יבמות ס”ב ב’(, אלא רק שלא יהא מצוי אצל אשתו  להוליד בנים 

)ברכות כ”ב א’(. אלא הנקודה היא שמהמתנה של שבוע  כתרנגול 

הבחנה  שישנה  הרי  שהרעיבו.  מכח  השובע  לנקודת  האדם  מגיע 

שהסרת הערלה מסתירה את התאוה, כשיטת המו”נ, וישנה הבחנה 

שעצם המתנה לשבוע, ההרעבה גופא יוצרת שובע. ולכן יש תיקון 

בעצם ההמתנה. 

ג’ וי”ג שנות ערלה באדם
איתא במדרש )תנחומא קדושים פי”ד( “ונטעתם וערלתם, הכתוב 
להשיח  יכול  שאינו  ערלים,  לכם  יהיה  שנים  שלש  בתינוק,  מדבר 

מקדישו  שאביו  קדש,  פריו  כל  יהיה  הרביעית  ובשנה  לדבר,  ולא 

לתורה”. הרי ששלוש שנים הראשונות באדם יש להם דין ערלות 



 ה 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון מושך בערלתושובבי”ם תיקון מושך בערלתו

ולכן אין התינוק מדבר דברי תורה כלל עד שמגיע לשנתו הרביעית. 

וכן מצינו בזוהר )משפטים צ”ח א’( “כד מטא דוד לתליסר שנין, וזכה 

בההוא יומא דעאל לארביסר, כדין כתיב ה’ אמר אלי בני אתה אני 

ברא,  ליה  הוה  לא  דנא  מקדמת  דהא  טעמא,  מאי  ילדתיך,  היום 

כך  ובגין  הוה,  ערלה  בשני  דהא  עלאה,  נשמתא  עליה  שראת  ולא 

כמה  אחרא  סטרא  ולא  אני  ילדתיך,  ודאי  היום  ילדתיך,  היום  אני 

דהוה עד השתא”. הרי שמבואר שבי”ג שנים ראשונים האדם נמצא 

שמשה  לעיל  שהבאנו  כמו  קדושה,  נשמה  לו  ואין  ערלתו,  בשני 

קראו ליצה”ר ערל. הרי זו סוגיא חדשה של המתנה, המתנה של י”ג 

שנה. עומק המתנה זו היא בסוד ההבחנה השלישית לעיל, שהיא 

שבעכו”ם  שבארנו  כפי  ההתחברות.  בנקודת  דערלה  לפגם  תיקון 

ואין להם קידושין גמורין מחמת שאין  הערלות הוא עצם הויתם, 

	 אמנם לכאורה אפשר היה לדרוש להיפך, שמכיון שהוא מפקיע את דין הערלה, הרי שהוא מסיר את הפגם מכח ההולדה, ולכן ראוי שיהיה לו נין ונכד, וצ”ע. אלא שכל דבר יש 
ז

בו מבט פנימי ומבט חיצוני. מצד המבט החיצוני, זהו שבירה ורע, ומצד כן יש ערלה והמפקיע ערלה אין לו נין ונכד. אולם מצד מבט פנימי, זהו תיקון, ומצד כך ביטול הערלה 

הוא מכח הסרת הערלה ותיקונה, ומצד כך יש לו נין ונכד.

בהבחנת  שהם  בישראל  משא”כ  לאשה.  האיש  בין  גמורה  אחדות 

נימולים, ישנו כח חיבור גמור. הרי שהערלה מפקיעה את האחדות 

“על  אומר  והפסוק  ומאחדת.  ומצרפת  מחברת  והמילה  והחיבור, 

אחד”  לבשר  והיו  באשתו  ודבק  אמו  ואת  אביו  את  איש  יעזוב  כן 

)בראשית ב’ כ”ד(. וא”כ למדנו כאן שזה דוקא לאחר י”ג שנים, שי”ג 
כלומר, רק לאחר שקנה את בחינת האחד בשלימות,  בגימ’ אחד. 

ויכול להיות בשר אחד עם אשתו. אבל קודם  יוצא מהערלה  הוא 

לכן חסר באחד. הרי שההמתנה של י”ג שנה היא המתנה שמביאה 

והיו לבשר אחד,  ודבק באשתו  לבחינה של התחברות גמורה של 

אחד דייקא.

 

ערלה בחו”ל
הרביעית שהזכרנו בערלה היא הפגם בכח ההולדה.  ההבחנה 
בפירות הפגם הוא שאסור לאוכלם. וכתוצאה ישנו חילוק בין פירות 

צירוף.  דין  יש  ובאלו  צירוף  דין  אין  שבאלו  היתר,  לפירות  ערלה 

משא”כ  צירוף.  גדר  בהם  שיהיה  צריך  פירות,  לעשר  כדי  למשל 

בהם  אין  והנאה,  באכילה  אסורים  שהם  מחמת  ערלה,  בפירות 

נוהגת  ערלה  אי  א’(  ל”ט  )קידושין  בגמרא  נחלקו  והנה  צירוף.  דין 

שכל  הכריז  בחו”ל  נוהגת  שערלה  שסובר  והמד”א  לא,  או  בחו”ל 

כ”ב(.  י”ד  ישעיה  )עי’  ונכד  נין  האומר אין ערלה בחו”ל לא יהא לו 

ומובן הדבר לפי מה שביארנו שהערלה מפקיעה את כח ההולדה, 

ולכן מי שמפקיע את דין הערלה ]בחו”ל[, הרי שהוא מחבר ומצרף 

את עצמו להפקעה שמפקיעה הערלה את ההולדה, ולכן לא יהיה 

הבנים  באדם,  ההולדה  כח  לעיל,  שבארנו  כפי  והנה  ונכדז.  נין  לו 

שהוא מוליד, הם מגלים את נקודת הפנימיות שבו. אמנם הערלה, 

באטימותה וסתימותה, מונעת את הגילוי. 

ערלה היא הפקעת תכלית הבריאה
כולה.  הבריאה  תכלית  הפקעת  היא  הערלה  בחינת  ובעומק, 
גילוי  ע”י  בעולם,  מלכותו  כבוד  גילוי  היא  הבריאה  תכלית  דהרי 

מי  ובעיקר  בתחילתו(.  א’  ענף  ש”א  ע”ח  )עי’  הקדושים  שמותיו 

א’להיכם”  להויה  אתם  “בנים  הנקראים  ישראל  הם  זאת  שמגלה 

מכוח  דייקא  היא  עולם  הבורא  התגלות  דהיינו,  א’(.  י”ד  )ראה 
בחינת הבנים, שהרי הבנים מגלים את פנימיות האב כנ”ל. ומאידך, 

כח הערלה, הוא בחינת הנחש כנ”ל, וא”כ הוא הקליפה והמחיצה 

“והייתם  וחוה  לאדם  הנחש  אמר  ולכן  ית’.  התגלותו  את  המונעת 

)בראשית ב’ ה’(. שרצה להסיתם להיות אלהים בעצמם  כא’להים” 

במקום להיות כלי בלבד לגלות א’להות. זאת בחינת הנחש שהיא 

לידי  לבוא  האב  מפנימיות  המונע  המעלים,  כח  הערלה,  בחינת 

גילוי, ומונע את תכלית הבריאה כולה. אילו לא חטא אדם הראשון, 

הרי שמיד היה נכנס למגדל המלא כל טוב ונהנה מהסעודה שהכין 

מתגלית  והיתה  ו’(,  ח’  ב”ר  א’,  ל”ח  סנהדרין  )עי’  לאורחיו  המלך 

תכלית הבריאה עוד באותה שבת ראשונה )עי’ שער מאמרי רשב”י 

פרשת קדושים עמ’ קע”ט במהד’ ברנדוויין(. 

הבן מגלה גם את אביו שבשמים
זוג  בן  אילן  לו  אין  לכן  ערלה,  בבחינת  הוא  שהנחש  ומכיון 
שנותן פירות לאחר ז’ שנים כמו שהנחש מוליד לאחר ז’ שנים, כפי 

מגלה  היא  האמיתית  בצורתה  ההולדה  הקודם.  במאמר  שהזכרנו 

בעומק,  ולכן  והאם.  האב  נשמת  בין  החיבור  פנימיות  עומק  את 

הבן הנילוד אינו מגלה רק את המחשבה הפנימית של האב והאם, 

שלושת  כל  את  וא”כ  ביניהם,  השכינה  את  גם  מגלה  הוא  אלא 

ואת  אמו  ואת  אביו  את  מגלה  הבן  דהיינו,  בהיוצרותו.  השותפים 

אביו שבשמים, את השכינה הקדושה, את הקב”ה כביכול. ולכן כל 

לידה היא התגלות של שכינה. אם אין התגלות של שכינה, אם לא 

זכו לשכינה ביניהם, אז אין כח של הולדה. הרי שבעומק כל לידה, 

כל פירות של הלידה, היא מכח ההתגלות של השכינה הקדושה.



 ו 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון מושך בערלתושובבי”ם תיקון מושך בערלתו

ערלה בפלפלי כי טעם עצו פריו שוה
איתא  האילן.  פירות  של  בערלה  השייך  מיוחד  בדין  עתה  נדון 
בגמרא )ברכות ל”ו ב’(, לענין פירות עץ הפלפלי, שטעם עצו ופריו 

שנישרו  מחמת  לא  אבל  התייבשו,  שלא  ]היינו  רטובים  הם  ואם  שוה, 

עליהם  לברך  צריך  אזי  ה”ז([,  פ”ח  ברכות  הל’  מנוח  )רבינו  במים 
]ונחלקו הראשונים והאחרונים אם ברכתם בפה”ע או בפה”א[, ויש בהם 
]שנלקטו לאחר שנתייבשו[, אזי אין צריך  דין ערלה. ואם הם יבשים 

שמשמע  בגמרא  היטב  ועי’  מערלה.  פטורים  והם  עליהם  לברך 

שלולי שבפלפלי טעם עצו ופריו שוה, לא היה דין ערלה בפלפלי 

עליהם  מברכים  אין  אפילו  יבשים  כשהם  דהרי  ברטובים,  אפילו 

והכס מהם ביו”כ פטור. הרי שבעומק מבואר כאן שדין ערלה שייך 

ופריו שוה.  גם בעץ עצמו, כאשר טעם עצו  לא רק בפירות, אלא 

כלומר שכח הערלה חל לא רק על הפירות אלא גם על עצם הטעם 

של העץ ששוה לפריו. בודאי שאין פירוש הדבר כפשוטו, שהעץ 

הערלה  ענין  ששורש  אלא  מותר,  ואח”כ  שנים  ג’  באכילה  אסור 

מתגלה גם בעץ אם טעמו שוה לטעם פירותיו. 

ערלה באב
שורש ענין טעם עצו ופריו שוה, הוא כידוע מראשית הבריאה, 
שהאדמה היתה צריכה להוציא אילנות שטעמם כטעם פירותיהם, 

וחטאה והוציאה אילנות שטעמם שונה מטעם פירותיהם )עי’ רש”י 

טעם  שבו  באתרוג,  מתגלה  לכך  התיקון  אמנם  י”א(.  א’  בראשית 
עצו ופריו שוה )סוכה ל”ה א’(. וכנגד זה מצד כח הערלה, מצינו עץ 

שטעם עצו ופריו שוה והוא הפלפלי, שכח הערלה שורה על הפרי 

רק בגלל שטעם עצו שוה לטעם פריו. הרי שבפלפלי מתגלה נקודת 

הערלה לא רק בפרי אלא גם בעץ. והנה לעיל ביארנו בארוכה, שכח 

כלומר,  שבאב.  הפנימית  הנקודה  גילוי  את  ומונע  מכסה  הערלה 

הפועל.  אל  מהכח  לצאת  האב  של  ההולדה  מכח  מונעת  הערלה 

אבל באב עצמו אין ערלה, רק שהערלה מכסה עליו. אמנם בפלפלי 

מתגלה שהערלה היא גם בעץ, כלומר שעצם האב הוא ערלה, ולא 

רק שהערלה מכסה עליו. הרי זה בחינת ערלת עכו”ם, כפי שנתבאר 

והנה  באילנות.  העכו”ם  בבחינת  הוא  הפלפלי  א”כ  בארוכה.  לעיל 

פלפלי הוא מלשון פיל, ובגמרא )ברכות נ”ו ב’( איתא “הרואה פיל 

הרי  לו”.  נעשו  פלאות  פלאי   - פילים  לו,  נעשו  פלאות   - בחלום 

שכנגד הפלא שמחבר את העץ והפרי באתרוג, שהם בבחינת איש 

קליפת  מצד  בפלפלי  הפלא  ישנו  לעשות,  מפליא  בבחינת  ואשה, 

הרי  ערלה.  הם  ביחד  ושניהם  שוה,  ופריו  עצו  שטעם  הערלה, 

שבפלפלי העץ עצמו יש לו דין ערלה, והרי זה בבחינת הנחש שהוא 

ערל גופא, ויצר הרע נקרא ערל, ועצם ההויה הפכה להיות ערלה, 

כמו בעכו”ם. 

מושך בערלתו שהלך אחר עצת הנחש
בערלתו.  במושך  לדון  נחזור  ועתה  הערלה,  ענין  נתבאר  ע”כ 
הנה בספר הפליאה ביאר שמושך בערלתו היינו שנמשך אחר עצת 

הנחש הנקרא ערלה. אמנם זה מתחלק לשני הבחנות. והא תליא 

כיצד מפרשים את הגמרא בעירובין. לפי רש”י משמע שהבא על 

בת עכו”ם, קודם שעשה כן, משך בערלתו, ולכן לא ניכר בו שהוא 

ובספר  וכך משמע במהרי”ל שהבאנו לעיל  ואפשר לפרש,  נימול. 

כן.  עשה  כאילו  לו  נחשב  רק  בערלתו,  ממש  משך  שלא  הפליאה, 

ויש מקום לדון שבעל כל פירוש יסבור שאברהם יוציא את המושך 

שבפירוש האחר, כי הוא פחות חמור. לפי פירוש רש”י, דוקא בכה”ג 

שמשך ממש בערלתו לא יוציאו אברהם, אבל אם לא ממש עשה כן 

- יוציאו, דעצם המעשה קובע. ולפי פירוש המהרי”ל, בציור שמשך 

יוציאו אברהם, דאין הוא ערל ממש אלא רק ערל לב. אבל  ממש 

בציור שרצה להדבק בבת עכו”ם, ונחשב לו כמושך בערלתו, הרי 

ולמרות  ערל,  כעכו”ם  עצמו  שעשה  שוים,  ופריו  עצו  בבחינת  זה 

שעדיין נראה מהול, מ”מ הוא דיבק עצמו בכח הבת עכו”ם שהוא 

ערל בעצם. כל ענין הגיהנם הוא לסלק את החיצוניות ולגלות את 

הפנימיות. ולכן מי שמושך בערלתו בפועל, אבל אינו דבק בערלה, 

אותה  את  יסיר  והגיהנם  אטימות,  כיסוי,  דין  לה  יש  ערלתו  אזי 

נקודת כיסוי. משא”כ מי שדבק בבת עכו”ם שעצמותו היא בחינת 

ערלה, אזי אין גיהנום מתקן זאת, ואברהם לא יוציאו משם. 

מגרה יצה”ר בנפשיה
וישנה הגדרה נוספת למושך בערלתו. הנה פעמים שאדם מביא 
ב’(  )י”ג  את יצר הרע על עצמו, בלי שיצרו תקפו. כדאיתא בנדה 

יצה”ר  דקמגרי  אסור  ולימא  בנידוי.  יהא  לדעת  עצמו  “המקשה 

בנפשיה”. והרמב”ם )אסו”ב פכ”א הי”ט( פסק כמד”א שאסור. ועומק 

ההגדרה של מושך בערלתו הוא שאדם לוקח את כוח הרע ומביא 

אותו עליו. ומצד זה אדה”ר מושך בערלתו היה, כפי שהבאנו בריש 

המאמר.



 ז 
בלבבי משכן אבנה

שובבי”ם תיקון מושך בערלתושובבי”ם תיקון מושך בערלתו

מהלכי העבודה 
עד כאן נתבארו בס”ד כמה וכמה הבחנות בדיני ערלה ותיקונה 
זה במהלכי הדעת בבחינה של ללמוד.  כל  ועוון דמושך בערלתו. 

אבל כמובן צריך ללמוד על מנת לעשות )עי’ קידושין מ’ ב’(. כידוע 

ישנם כמה וכמה דרכים לתקן את פגם היסוד. ישנה דרך הכוונות, 

ודרך התעניות, ודרך הפדיון צדקה, ודרך לינה בעומקה של תורה, 

הדבר,  נקודת  תוקף  ועוד.  ועוד  מתאוה,  בפרישות  הגדרים  ודרך 

“לכל זמן ועת לכל חפץ תחת השמים” )קהלת ג’ א’(. אבל בעומק, 

יש לדעת שישנו מהלך הנקרא נפש, וישנו מהלך הנקרא זמן. אדם 

מקדש  נאמר  עליו  לא  שבעומק,  הרי  הזמנים,  במהלכי  העובד 

ישראל והזמנים. מפני שמקדש ישראל והזמנים, פירושו שישראל 

אבל  הזמן.  מעל  הנפש  כי  הזמן,  מעל  הם  כי  הזמנים,  מקדשי  הם 

כאשר האדם מסדר את סדר עבודתו לפי הזמנים, הרי שבעצם הוא 

מוריד את מדרגת הנפש למדרגת הזמן ]ובדקות יותר, למטה מן הזמן, 

שאדם  היא  יותר,  הפנימית  העבודה  צורת  הזמן[.  מן  מקבל  הוא  כי 
עובד במהלכי הנפש. והרי הוא כאדם שהולך בדרך, ומוצא מציאות. 

זמן.  בבחינת  ומצאת  נפש,  בבחינת  יגעת  של  בבחינה  הוא  כלומר 

ולכן ברור ופשוט הדבר, שמי שהעבודה שלו שייכת לעבודה של 

בהבחנה  עבודה  מהלכי  לבנות  יכול  אינו  שהוא  הרי  נפש,  בחינת 

ובעשרת  אחת,  בנקודה  עובד  הוא  השנה  שבראש  זמנים,  של 

משנה,  הוא  כיפור  וביום  אחרת,  לנקודה  משנה  הוא  תשובה  ימי 

ובסוכות הוא משנה, ובחנוכה הוא משנה, ובשובבי”ם הוא משנה, 

ובכל  הדרך.  זה  על  וכן  משנה,  הוא  ובפסח  משנה,  הוא  ובפורים 

מהלך ישנם שלושים יום קודם, ואחד מתערב בשני כי השלושים 

יום קודם מתחיל קודם שסיים המהלך הקודם. 

שלילת עבודה ע”פ סדר זמנים
לדעת שהתשוקה של הנפש לעבוד לפי סדר הזמנים, היא  יש 
בעצם נפילה מהמקום האמיתי של מדרגת הנפש שבה הוא נמצא. 

ובעומק, קודם חטא אדה”ר, הוא היה למעלה מן הזמן, ובחטאו הוא 

ירד ללמטה מן הזמן. הזמנים הם הממוצע בין נשמת האדם לגופו, 

כלומר הם למטה מנשמתו ולמעלה מגופו. כאשר האדם עובד עם 

גופו, אזי כל מהלכי עבודתו הם במהלכי הזמן. משא”כ כאשר האדם 

עובד עבודה פנימית, עבודה של נשמה, הרי שעבודתו היא למעלה 

הגוף  כן  ידי  שעל  כנ”ל,  מצאת  של  בבחינה  הוא  והזמן  הזמן,  מן 

נעשה יותר כלי קיבול לקבל את עבודת הנפש. אבל מהלכי העבודה 

להעמיד  אפשר  אי  ולכן  הזמן.  במהלכי  אינם  הם  בעומק  שבנפש, 

סדר של עבודה ע”פ תוכנית שבועית, כגון שבשבוע מסוים האדם 

יעבוד על תיקון מסוים, וקל וחומר שא”א שבכל יום מימות אותו 

שבוע, יעבוד האדם על איזו הבחנה מסוימת השייכת לאותו תיקון. 

אלא עומק העבודה היא שהאדם יש לו סדר של עבודה בכללות. 

וכאשר  הדרך.  זה  על  וכן  זריזות,  לידי  זהירות,  לידי  מביאה  תורה 

הוא מגיע לסוגיות הללו, הוא עוסק בהם כסדר במהלכי עבודתו. 

אבל כאמור, העבודה אינה יכולה להיות בנויה על פי סדר זמנים, 

וכל זמן וזמן לשנות את סדר העבודה. 

חכם ומבין מדעתו
ומכיון שכך הם פני הדברים, הרי כשם שפרצופיהם שונים כך 
דעותיהם שונות, ואין נפש דומה לחברתה, לכן גם מהלכי העבודה 

כאשר הם אינם במהלכי זמנים אלא במהלכי נפש, הרי אי אפשר 

יתכן, שמי שהוא בבחינה של חכם  בין אדם לחבירו. רק  להשוות 

לו כח הדעת להוליד מכח  יהיה  ב’(,  י”א  חגיגה  )עי’  ומבין מדעתו 

ההשכלה במאמרים, כיצד להוציא את הדברים מן הכח אל הפועל. 

אבל אם לא, אז אולי רק שכר תלמודו בידו. ייתן ה’ יתברך שנזכה 

נשמתנו,  את  נגלה  הזוהמה,  את  נסיר  בבריאה,  חלקנו  להשלים 

ובתוכה נגלה את הבורא יתברך שמו.

שובבי"ם 006 תיקון מושך בערלתו תש"ע
 מספר שיעור בקול הלשון 1132496 

)מודפס בספר מועדי השנה(



מספר שיעור בקול הלשון *

בלבבי משכן אבנה • עיקר עבודת האדם

]1132656[*������������������������������������������������ חודש אלול  כח ההתחדשות  / אני לדודי-דוד וכלה

סליחות כאב על עשיה נגד רצונו ובקשת סליחה על העבר שפגם��������������������������]1132141[
]1132657[�������������������������������������������������������������������������� חודש תשרי  חוש המישוש ברוחניות 

]1132172[����������������������������������������������������������������������� ראש השנה קרבת ה'-נכנס לפניו לדין 
תענית צום גדליה צער על צמצום הגדלות )גדליה, גדל – י -ה(

עשרת ימי תשובה תיקון העבר, תשובה, וקבלה לעתיד �������������������������������������]39011499[
שבת תשובה השבת כוחתיו לשורשם ולהביאם למנוחה �����������������������������������������]1127878[

]1132284[�������������������������������������������������� יום הכיפורים ניקיון, זכות בלי מחיצה בינו לקב"ה 
בין יוה”כ לסוכות קשר זך שנולד מתוך יוה"כ,  ממשיך לאורך השנה

סוכות חיים בעולם החומר בצלו של הקב"ה  ��������������������������������������������������������������]1132301[
]30484555[������������������������������������������������������������ הושענא רבה חיבור כל התהליך הנ"ל לאחד 

]30484397[��������������������������������������������������������� שמיני עצרת-שמחת תורה שמחה בכל הנ"ל 
חודש חשון  הריח שנשאר מימים נוראים ��������������������������������������������������������������������]1132658[

חודש כסלו  כח השינה ��������������������������������������������������������������������������������������������������]1132659[
]81281[�������������������������������������������������������������������������� חנוכה  לראות בכל דבר את שורשו באור 

חודש טבת  התגברות על פחד �������������������������������������������������������������������������������������]1132660[
]1130588[��������������� תענית עשרה טבת  עשירי שבעשירי )לכלולל כל עשר כוחות שבנפש( 

]81282[����������������������������������������������������������������� שובבים ימים של תיקון של אות ברית קודש 
]1132661[���������������������������������������������������������������������������������� חודש שבט  כח הלעיטה )אכילה( 

]81283[������������������������������������������������������������������� ט"ו בשבט חיבור לאדם בבחינת עץ השדה 
חודש אדר א'  כח השמחה ����������������������������������������������������������������������������������������������]1132662[

]1132663[������������������������������������������������������������������������������������������� חודש אדר ב'  כח השחוק  
]1132540[����������������������������������������� תענית אסתר דבקות בצמצום-צום, העדר קודם להויה 

]81284[������������������������������������������������������������������������������������������������ פורים דבקות בכח ההפכים 
שושן פורים דבקות בחומה- גבול שכלול בבלתי בעל גבול  ����������������]34520048/ 37353854[

]1132651[�������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש ניסן  כח השיחה 
שבת הגדול פרישות מכח ע"ז וענפיו

]81269[��������������������������������������������������������������������������������������������������������   פסח דבקות באהבת ה' 
]1132083[���������������������������������������� ספירת העומר זמן לנקות המידות כהכנת קבלת התורה 

]1132652[���������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש אייר  התבוננות 
ל"ג בעומר דבקות בסוד הפנימי שבכל דבר ����������������������������������������������������������������]1132052[

]1132653[��������������������������������������������������������������������������������������������������� חודש סיון  כח ההילוך 
שבועות דבקות בקוב"ה ישראל ואורייתא חד�������������������������������������������������������������]38459082[.
]1132654[��������������������������������������������������������������������������������������������������  חודש תמוז  כח הראיה 

]33514765[�������������������������������������������������� תענית י"ז תמוז כח השבירה, ירידה לצורך עליה 

]1132655[���������������������������������������������������������������������������� חודש אב  כח העצבות וכח השמחה 
]292858[������������������������������������������������������������������������������ תשעה באב גילוי אור א"ס בלי כלים 
]292858[�������������������������������������������������������������  ט"ו באב אהבת הבריות נקיה, טהורה וקדושה 


